
Contrapulso (ISSN 2452-5545) 7/2 (2026) 

Mezcla y resistencia en el rap mapuche … 
 

 

 
Los contenidos de este artículo están bajo la licencia de  Creative Commons   

Reconocimiento - No Comercial - Compartir Igual 4.0 Internacional. 

 

119 

 
 

Mezcla y resistencia en el rap mapuche: lo champurria en la música de las 

raperas Fátima Rivera y MC Millaray 
Mixture and resistance in Mapuche rap: champurria in the music of female rappers Fátima 

Rivera and MC Millaray 

 

Marjorie Huaiqui 

Facultad de Ciencias Sociales,  

Universidad de Chile 

https://orcid.org/0009-0004-6778-3190  

marjorie.huaiqui@uchile.cl  

Nelson Rodríguez 

Departamento de Música,  

Universidad de Concepción 

https://orcid.org/0000-0002-6438-5128  

nelsonrodriguez@udec.cl  

 

Recibido: 20/ 8/2025 

Aceptado: 9/12/2025 

 

Resumen: El artículo examina la música de las raperas Fátima Rivera y MC Millaray, cuyas 

producciones se articulan en torno a la noción de rap mapuche. A través del análisis de dos canciones, 

se propone una reflexión crítica sobre la hibridez identitaria y discursiva que atraviesa sus propuestas 

artísticas, centrando la atención en el concepto de champurria que en mapudungun (la lengua 

mapuche) significa “mezcla”. El artículo discute cómo estas expresiones musicales desestabilizan 

visiones esencialistas de la identidad indígena, y explora el rap como un medio de agencia y 

posicionamiento en un contexto contemporáneo. Así, planteamos que el rap mapuche, en este caso 

hecho por mujeres, puede entenderse como una práctica socialmente situada que conecta herencias 

ancestrales con lenguajes estéticos actuales y experiencias urbanas juveniles. 

Palabras clave: rap mapuche, champurria, mujeres raperas, Chile.   

 

Abstract: The article examines the music of women rappers Fátima Rivera and MC Millaray, whose 

productions are articulated around the notion of Mapuche rap. Through the analysis of two songs, we 

propose a critical reflection on the identity and discursive hybridity that permeates their artistic 

proposals, focusing on the concept of champurria, which in Mapudungun (the Mapuche language) 

means “mixture”. The article discusses how these musical expressions destabilize essentialist visions 

of indigenous identity and explores rap as a means of agency and positioning in a contemporary 

context. Thus, we propose that Mapuche rap, in this case performed by women, can be understood as 

a socially situated practice that connects ancestral heritages with current aesthetic languages and 

youthful urban experiences. 

Keywords: Mapuche rap, Champurria, Female rappers, Chile. 

 

 
 

 
 

https://orcid.org/0009-0004-6778-3190
mailto:marjorie.huaiqui@uchile.cl
https://orcid.org/0000-0002-6438-5128
mailto:nelsonrodriguez@udec.cl


Contrapulso (ISSN 2452-5545) 7/2 (2026) 

Mezcla y resistencia en el rap mapuche … 
120 

Mestizo híbrido chorizo, champurria, espera. 

Pero pesa más la sangre de la tierra. 
Sin apellido indígena no te aferras. 

La pureza es minoría, tontería. 

Siempre hay mezcla. 
Versos iniciales de la canción “Champurria” (mestizo/mestiza) por Luanko. 

 

La expansión del rap en Chile ha propiciado la emergencia de diversas formas de 

subjetivación ligadas a los perfiles socioculturales de quienes lo cultivan. Entre estas 

expresiones destacamos el denominado rap mapuche, entendido como aquellas 

manifestaciones musicales de rap producidas por personas que se reconocen como parte de 

la nación Mapuche, y que incorporan en su discurso musical elementos lingüísticos, sonoros 

y simbólicos asociados a dicho pueblo. Esta práctica puede leerse como una forma particular 

de apropiación del rap (Mitchell 2001), que tensiona y resignifica tanto las matrices culturales 

originarias mapuche, así como los códigos estéticos tradicionales del rap y del hip-hop a nivel 

global. 

El rap mapuche constituye un espacio simbólico donde se articulan memorias 

colectivas, disputas territoriales, experiencias de etnización y procesos de afirmación 

identitaria. En este sentido, su emergencia y consolidación puede ser interpretada como una 

respuesta creativa frente a las condiciones de exclusión histórica, pero también como una 

forma contemporánea de intervención en la vida urbana chilena por parte de jóvenes 

mapuche. Tal como lo señala Jacob Rekedal (2014a), estas expresiones dan cuenta de un 

proceso complejo de inserción y reconfiguración cultural que se despliega en el contexto 

urbano, articulando elementos de la modernidad musical con formas de resistencia y 

continuidad étnica. 

Por su parte, las raperas mapuche incorporan en sus producciones una mirada situada 

que articula no solo su identidad étnica, sino también una experiencia de género atravesada 

por múltiples desigualdades. Aunque la visibilidad de estas raperas es menor en comparación 

con la de sus pares varones –situación que refleja una tendencia general dentro del panorama 

del rap chileno (Rodríguez Vega 2025)–, estas artistas tienen un discurso musical que pone 

en primer plano una visión de mundo marcada por la denuncia de las problemáticas que 

afectan tanto al pueblo Mapuche como a otras comunidades marginadas. Es así como en sus 

letras se entrelazan temas como la violencia patriarcal, el extractivismo, la represión estatal, 

el racismo estructural y las formas de despojo material y simbólico que han afectado y afectan 

actualmente a los pueblos originarios en Chile.  

En este artículo proponemos una mirada crítica de la identidad mapuche y chilena 

proveniente del Estado chileno y las propuestas nacionales. Para ello, nos apoyamos en el 

concepto de champurria entendido como “mezcla” en mapudungun –lengua mapuche– para 

estudiar a dos mujeres raperas y sus canciones: Fátima Rivera y MC Millaray. 

Gabriela “Fátima Rivera” es una rapera originaria de Santiago, y madre que mantiene 

un trabajo fuera del ámbito musical. Su propuesta de rap neosoul1 se distingue por un 

marcado contenido crítico, al concebir este género como una herramienta de comunicación, 

capaz de visibilizar injusticias y promover la reflexión sobre las diversas problemáticas que 

afectan a la sociedad. Mientras que MC Millaray –Darling Millaray Jara Collío–, proviene 

 
1 Utilizamos el concepto de neosoul dentro del rap cuando los cantantes desarrollan un canto “más” entonado 

y/o combinan el rapear con el cantar melódico. 



Contrapulso (ISSN 2452-5545) 7/2 (2026) 

Mezcla y resistencia en el rap mapuche … 
121 

de una familia con un profundo aprecio por el rap. Esta rapera mapuche comenzó a desarrollar 

desde temprana edad un vínculo estrecho con la música, a través de una propuesta que fusiona 

el arte con la lucha política y cultural del pueblo Mapuche. Su nombre alcanzó mayor 

notoriedad en el circuito musical chileno en 2020, cuando participó con la destacada rapera 

nacional Ana Tijoux en la canción “Rebelión de octubre” donde conmemoraron las 

movilizaciones sociales de Chile en 2019. 

Dentro del corpus de composiciones propias de estas raperas, destacamos 

específicamente “Recuperar” de Fátima Rivera y “Mi ser mapuche” de MC Millaray. Desde 

nuestra perspectiva, estas canciones permiten visibilizar lo champurria, tanto en los aspectos 

sonoros como en los textos líricos y en las dimensiones visuales de sus propuestas. En lo 

musical, se advierte una fusión entre el rap y elementos vinculados a la sonoridad mapuche. 

En lo lírico, se problematizan las fracturas, continuidades y tensiones que atraviesan sus 

experiencias como mujeres mapuche en contextos urbanos. Mientras que, desde lo visual –

portadas de álbumes, singles y videoclips–, se construye una estética que recupera 

especialmente símbolos indígenas. Además, es necesario mencionar que elegimos estas 

canciones por su popularidad y viralización en el espacio virtual2.   

Frente a esto, destacamos la posicionalidad de uno de los investigadores de este 

artículo. Tal noción consiste en problematizar la influencia que ejerce la posición del 

investigador en el proceso de indagación, ya que sus experiencias personales y su ubicación 

social configuran también sus maneras de percibir y comprender los fenómenos que son de 

su interés (Fisher 2015). Para Marjorie Huaiqui Hernández, poeta e investigadora mapuche, 

estudiar el rap hecho por mujeres de su propia identidad étnica ha facilitado observar 

críticamente el relato champurria en la sociedad. De este modo, ella se ha situado en un lugar 

de cuestionamiento con respecto a las representaciones de las mujeres mapuche en la 

sociedad chilena, por ejemplo, al ser llamada de “poeta mapuche”. Al escuchar esto, a 

menudo las personas esperan encontrar una mujer que use vestimenta tradicional, que domine 

el mapudungun y que haya tenido una vida de comunidad. Este tipo de expectativas a las que 

se ha visto enfrentada, la llevaron repensar su práctica como docente en interculturalidad 

urbana, y a querer descubrir los procesos culturales con relación a la formación de identidades 

de las personas y los discursos que el Estado y la sociedad proyectan sobre ellas (Huaiqui 

Hernández 2022). 

Desde este marco de preocupaciones, el rap y el hip-hop han contribuido a vislumbrar 

la identidad champurria a partir del punto de vista personal que posee Marjorie Huaiqui 

Hernández y las raperas chilenas. La tradición oral presente en la cultura mapuche es visible 

en la transmisión de oficios, la formación de autoridades y en los roles de la cultura 

tradicional. Mientras que en la cultura del hip-hop las cuatro ramas son visibles también 

desde la tradición oral, tanto en el break dance, el Dj acompañado del o la Mc, el rap y el 

grafiti. Es por este motivo que el estudio del hip-hop, unido a una dimensión biográfica, nos 

han permitido pensar en cómo se configura la identidad champurria, proponiendo que las 

mezclas están presentes en las raperas chilenas y en las identidades mapuche urbanas y 

contemporáneas, produciéndose una identificación mapuche-champurria. 

 

 
2 “Recuperar” de Fátima Rivera acumulaba 191 visualizaciones de su pista (solo audio) y 2.500 visualizaciones 

del videoclip en YouTube en septiembre de 2025. En esta misma fecha y plataforma, “Mi ser mapuche” 

acumulaba 291 visualizaciones de su pista y 91.000 respecto a su interpretación en el canal Sesiones de 

Estaciones donde MC Millaray cantó en vivo.   



Contrapulso (ISSN 2452-5545) 7/2 (2026) 

Mezcla y resistencia en el rap mapuche … 
122 

Champurria: una mezcla de identidades 

 

La composición cultural conocida como identidad champurria surge de la intersección 

entre la cultura mapuche y lo que excluyó la identidad chilena oligárquica (Huaiqui 

Hernández 2022). Es una aproximación lingüística a un criollismo que no responde solo al 

folklore tradicional ni tampoco a la cultura propia de una localidad, sino que se gesta entre 

los fragmentos de la cultura originaria mapuche y todo lo eliminado por el Chile erudito, 

institucional y patriarcal (Castedo y Encina en Biagini 2015). 

El concepto champurria nace en la emergencia de una sociedad altamente 

jerarquizada y dominante, creada por los proyectos republicanos que tempranamente negaron 

las relaciones multiculturales existentes en la sociedad pluricultural del siglo XIX (Huaiqui 

Hernández 2022). 

Así, el sentido simbólico champurria lo ha llevado a ser un resistente de la oficialidad, al 

cargar la vida de energías que invierten los sistemas de creencias del paradigma oficial, con 

el fin de eludir los diversos obstáculos que se le cruzan. Su imagen y su decir interrelacionado 

a veces con astucia, con ingenuidad en otras, logran saltarse el ámbito de lo convencional e 

institucionalizado y penetrar en el territorio escindido. La figura champurriada ha podido, 

además, proponer una imagen de vida distinta de aquella narrada por los modelos de nación 

y adoptada por los programas político-culturales dominantes (Castedo y Encina en Biagini 

2015: 46). 

Lo champurria funciona como una categoría que permite una apropiación universal 

de la cultura popular chilena. Se trata de un concepto indefinido, pero que ha trascendido 

dando continuidad a los orígenes del proyecto nacional chileno y, a la vez, se disputa y se 

construye desde las autoidentificaciones de las personas con sus experiencias de vida. En 

términos generales, alude a la “expresión popular de origen mapuche que connota la idea de 

mezcla, mixto, mezclado, heterogéneo” (Castedo y Encina en Biagini 2015: 45). 

Si bien la sociedad chilena ha insistido en dejar de lado sus prácticas e identidades 

champurriadas (Huaiqui Hernández 2022), lo champurria ha logrado pervivir en la 

cotidianidad de sujetos populares (Milanca 2015). Es así como podemos escuchar 

expresiones orales vinculadas a dicho concepto: “preparó un champurriado de cebollas, 

huevos y ají”, “cantó un champurriado de boleros, salsa y no sé qué más”, “es un 

champurriado de chicha y vino”, “reza un champurriado de todo”, “habla un champurriado 

incomprensible”. Esto nos deja en claro que, en el quehacer champurria, hay una práctica que 

se empeña en urdir un tejido heterogéneo de relaciones humanas y un estado híbrido y 

pluricultural que se reafirma en el imaginario de la tradición chilena (Huaqui Hernández 

2022). 

Asimismo, lo champurria es un concepto utilizado oralmente por pueblo Mapuche 

para nombrar a las personas que tienen un apellido o un origen filial chileno por padre o 

madre; y que por lo mismo no corresponden exactamente a la figura del winka. Según el 

poeta Elicura Chihuailaf (2015: 41): “sabemos, que no todos los chilenos son winka –ladrón, 

usurpador– ni son el Estado chileno, tal como no todos los españoles son el Estado español”. 

El origen del concepto champurria en el pueblo Mapuche es, por ende, una respuesta a la 

construcción de un estereotipo que ha realizado la sociedad chilena para caracterizar a las 

personas mapuche (Huaiqui Hernández 2022).  



Contrapulso (ISSN 2452-5545) 7/2 (2026) 

Mezcla y resistencia en el rap mapuche … 
123 

Desde la literatura, es posible observar en la obra de Javier Milanca (2015), 

Xampurria3, cómo esta palabra está vinculada a la exclusión y a las consecuencias que esto 

ha tenido. Prologado por Fernando Pairican, este autor explica que ser champurria es un 

desprecio mapuche, aludiendo a que las palabras del autor suenan rudas, crudas y barrocas:  
 

Porque han sufrido un doble desprecio: por un lado, la sociedad mapuche que remarca los 

orígenes ‘indios’; y por el otro, la sociedad chilena que remarca los orígenes ‘chilenos’. En 

el trasfondo, una contradicción que no es más que el proceso histórico: las consecuencias de 

la Ocupación de la Araucanía (Pairican en Milanca 2015: 10).  

 

Siguiendo esta perspectiva de análisis, ser champurria respondería a una 

identificación no del todo grata, pues al parecer hasta ahora ser identificado como tal no es 

algo valorable, ni para el pueblo mapuche ni para el pueblo chileno. Sin embargo, las 

posibilidades comunicativas que otorga el arte y la literatura, han permitido valorar dicha 

identidad. Sebastián Calfuqueo4, artista visual, plantea un diálogo entre la mirada esencialista 

en torno a lo champurria que han propuesto los proyectos nacionales chileno y mapuche. En 

su obra Champurria, expuesta en el Centro Cultural de Carahue en 2018, aborda la identidad 

mapuche, analizando los prejuicios y estereotipos que están operando dentro de esta 

comunidad y la sociedad chilena, y planteando interrogantes con respecto a su propia 

identidad personal.  

Claudio Alvarado (2016), a partir de las memorias segregadas, aborda las relaciones 

sociales que se han establecido desde la empresa colonial y que han permanecido desde el 

siglo XIX hasta la actualidad. Su aporte está en abrir la posibilidad de tensionar los relatos 

que crean las personas mapuche sobre su cotidiano, transformando la literatura en memorias 

que funcionan como una agencia que va formando una nueva ciudad. Vinculado a esta última 

propuesta, que permite valorar la posibilidad de identificarse, es posible concebir que lo 

champurria es un conjunto de identidades no estáticas, pues no surgen de los proyectos 

nacionales, sino que responden a las experiencias de las personas con sus propias historias 

de vida. Dicha identidad tiene en común el origen de la cultura mapuche y el legado que ha 

ido dejando a lo largo del tiempo en sus diversas manifestaciones con la gestualidad que 

entrega la oralidad de la cultura popular.  

Sin duda, la sociedad chilena ha sostenido históricamente una continuidad de 

prácticas racistas en la construcción de su identidad nacional. Este proceso no solo ha 

excluido sistemáticamente a los pueblos originarios, sino que ha intentado también 

absorberlos dentro de un proyecto nacional homogeneizador, que reproduce jerarquías 

raciales y culturales bajo la lógica de la asimilación. En este marco, se ha buscado imponer 

una imagen del sujeto mapuche subordinado, folklorizado o incompatible con la modernidad. 

Sin embargo, han sido las propias personas que se reconocen como parte del pueblo Mapuche 

quienes, a través de sus obras, acciones y experiencias, han desafiado y deconstruido 

activamente esas representaciones (Milanca 2015; Paredes Pinda 2014).   
Desde el rap mapuche en clave champurria también emergen discursos que 

confrontan un relato nacional hegemónico, y donde se proponen otras formas de existir, 

 
3 En este texto mantendremos la escritura de la palabra “champurria”, pero en este caso el título del libro del 

autor es “Xampurria”.   
4 Entrevista a Sebastián Calfuqueo en El Informador/Wülzugufe donde explica su obra Champurria: 

https://cctt.cl/2018/08/04/champurria-entre-lo-winka-y-lo-mapuche/ [acceso 6/2020]. 

 

%20
%20
https://cctt.cl/2018/08/04/champurria-entre-lo-winka-y-lo-mapuche/


Contrapulso (ISSN 2452-5545) 7/2 (2026) 

Mezcla y resistencia en el rap mapuche … 
124 

nombrarse y resistir. Estas voces y estéticas rearticulan el mapa simbólico del país desde una 

perspectiva situada, crítica y comprometida con la autodeterminación cultural y política, 

como demuestran las producciones musicales que analizaremos más adelante. 

 

Hacia una idea de rap mapuche 

 

Hablar de música mapuche necesariamente implica interrogarse acerca de qué 

elementos constituyen lo mapuche dentro de la música a la cual nos enfrentamos. Como en 

toda manifestación sonora que aspire a representar un imaginario cultural, histórico o étnico 

específico, la incorporación de componentes reconocibles a aquello que se busca evocar es 

un aspecto crucial.  

El rap, en su forma más extendida, se caracteriza por recurrir a bases sonoras de 

naturaleza electrónica, estructuradas en forma de loops o secuencias recurrentes breves que 

articulan la dinámica rítmico-melódica (Katz 2012). A ello se suma la presencia de patrones 

de percusión con acentuación en los tiempos fuertes de un compás de cuatro tiempos, 

configurando un pulso constante y enérgico que sostiene la entonación vocal (Chang 2015). 

Asimismo, la propia práctica del rapear se distingue por un fraseo recitado con escasas 

inflexiones melódicas, priorizando la rítmica y la métrica para lograr un mejor despliegue de 

los textos que se interpretan a nivel de la voz (Segreto 2017). 

Es sobre este marco sonoro característico del rap que se superponen, en el caso 

mapuche, algunos elementos que pueden ser indicativos de un rap reconocible como tal. 

Según Rekedal (2014a), uno de los aspectos distintivos radica en el uso particular del 

lenguaje, mediante la alternancia o la fusión del español con el mapudungun que no solo 

introduce referencias identitarias, sino que también reactualiza la lengua ancestral en un 

contexto contemporáneo. Además, sostiene, el rap mapuche puede definirse como tal cuando 

se incorporan instrumentos tradicionales o vinculados a la cultura mapuche, tales como el 

kultrun –timbal sonaja–, la pifilka –silbato de tubo cerrado– o el trompe –idiófono de 

lengüeta–, integrándose específicamente en las bases musicales para rapear. 

Por otra parte, cuando escuchamos una manifestación musical que puede ser 

calificada como rap mapuche resulta habitual encontrarnos con discursos vinculados a las 

problemáticas históricas, sociales y políticas de este pueblo originario. Diversos 

investigadores que se han aproximado a este tipo de música coinciden en que estas 

expresiones constituyen un espacio en el que se articula de manera explícita las luchas 

históricas y los dilemas contemporáneos que afectan al pueblo Mapuche en Chile (Rekedal 

2014a, 2014b, 2024; Hurtado 2022; Soto-Silva 2017).  

Es necesario recordar que los mapuche experimentaron un proceso de sometimiento 

particularmente intenso durante la segunda mitad del siglo XIX, en el marco de la 

denominada Pacificación de la Araucanía. Esta campaña militar, impulsada por el Estado de 

Chile, tuvo como objetivo incorporar forzosamente los territorios mapuche a la jurisdicción 

chilena, desplazando a sus habitantes y expropiando sus tierras para luego entregarlas 

principalmente a colonos extranjeros (Sosa 2015). Dicho proceso de desposesión, lejos de 

haber sido resuelto históricamente, sigue generando tensiones en torno a la reivindicación de 

territorios ancestrales y a la oposición frente a la instalación de empresas forestales y otros 

proyectos extractivos en zonas consideradas por las comunidades mapuche como parte de su 

territorio histórico (Pinto Rodríguez 2020). 

En este contexto, el rap refuerza su condición de expresión política. A través de sus 

letras, los raperos mapuche abordan de forma directa la memoria de la violencia colonial, al 



Contrapulso (ISSN 2452-5545) 7/2 (2026) 

Mezcla y resistencia en el rap mapuche … 
125 

mismo tiempo que interpelan las formas contemporáneas de despojo, desigualdad y racismo 

estructural que aún perviven. Esta dimensión política resulta inseparable del propio 

imaginario mapuche, que se construye y reconstruye alrededor de nociones de resistencia, 

autonomía y autodeterminación. Al incorporar estos contenidos en el marco de una estética 

musical definida como el rap, se genera entonces un espacio de resignificación que permite 

actualizar la lucha mapuche en códigos musicales más sintonizados con las nuevas 

generaciones de mapuche que viven en zonas urbanas, principalmente de la zona centro y sur 

de Chile (Rekedal 2014a). 

Pero las expresiones de rap mapuche no se limitan exclusivamente a tematizar 

problemáticas de orden histórico o enunciar dilemas contemporáneos de alcance general. 

Este tipo de manifestaciones musicales también elaboran discursos vinculados a cuestiones 

sociales específicas, y profundamente ancladas en los territorios en los que circulan (Rekedal 

2014b; Soto-Silva 2017). Esta dimensión local resulta relevante, ya que la presencia 

Mapuche en Chile se extiende a una amplia diversidad de espacios geográficos, cada uno de 

los cuales presenta características propias en términos de dinámicas culturales, realidades 

económicas y entramados sociales. En consecuencia, las producciones de rap mapuche 

recogen y reflejan estas particularidades territoriales, otorgando visibilidad a conflictos o 

demandas que, si bien comparten un trasfondo común vinculado a la memoria de la 

colonización y el despojo, adquieren matices diferenciados según el lugar donde emergen 

(Soto-Silva 2017). 

También resulta pertinente señalar que el rap mapuche se nutre de otros elementos 

que contribuyen a definir su identidad. Siguiendo el planteamiento de Rekedal (2014b), las 

primeras manifestaciones de rap mapuche en la Región de la Araucanía tuvieron su origen 

en las llamadas “poblaciones”. En Chile, las poblaciones o “poblas” corresponden a 

asentamientos en sectores periféricos de las ciudades, caracterizados por una alta 

concentración de habitantes provenientes de estratos socioeconómicos bajos, así como por 

condiciones de precariedad habitacional, escaso acceso a servicios públicos y una elevada 

presencia de problemáticas sociales vinculadas a la pobreza estructural (Sepúlveda 1998). 

Estos espacios urbanos han sido históricamente significativos en la configuración de la 

cultura hip-hop en Chile (Meneses 2014), y en particular del rap que ha encontrado en estos 

territorios una plataforma de expresión de las demandas y reivindicaciones de las clases 

populares (Rodríguez Vega 2019). En el caso del rap mapuche, la conexión con la “pobla” 

adquiere una significación profunda, ya que muchos mapuche viven en estos sectores de las 

ciudades. De esta manera, los raperos mapuche asumen esta experiencia de marginalidad, 

integrándola en sus narrativas musicales y proyectándola como un espacio de resistencia 

(Rekedal 2014a, 2014b, 2024). 

Otra noción relevante es la manera en que los raperos mapuche nutren su performance 

a partir de la idea de lo underground. Esto se refiere a una forma de producción y circulación 

musical que deliberadamente se mantiene al margen de los circuitos mediatizados y 

comerciales, tradicionalmente dominados por sellos discográficos multinacionales y grandes 

conglomerados radiales y televisivos (Negus 2013). Esta orientación del rap mapuche hacia 

la autonomía artística (Rekedal 2014a), buscaría proteger los mensajes críticos presentes en 

sus composiciones. Así, pueden preservar su identidad cultural y sus reivindicaciones 

colectivas, evitando verse obligados a suavizar o neutralizar los contenidos de sus letras para 

adaptarse a un mercado discográfico masivo que, en general, se muestra reticente a asumir 

narrativas que desafían las estructuras de poder vigentes o que generan polémica en la 

sociedad (Negus 2013). 



Contrapulso (ISSN 2452-5545) 7/2 (2026) 

Mezcla y resistencia en el rap mapuche … 
126 

La noción de rap mapuche, en este sentido, no implica la existencia de una estética 

estricta, rígida o inmutable. Ciertamente, responde a una práctica similar a la conformación 

de la identidad urbana conocida en mapudungun como warriache; una formación híbrida que 

en términos performativos produce un espacio en donde se intersectan elementos de orden 

local, nacional y transnacional (Imilan 2014); entendibles como el proceso de construcción 

de identidades champurria. Por lo tanto, se trata de una categoría abierta, en constante 

resignificación, que puede admitir diferentes formas de expresión y musicalidades, pero 

siempre a partir de una cierta autenticidad que otorga el ser mapuche. 

 

Lo champurria en “Recuperar” (Fátima Rivera) y “Mi ser mapuche” (MC Millaray) 

 

La canción “Recuperar”5 de Fátima Rivera forma parte del álbum Amukan (2022), 

una producción discográfica autogestionada compuesta por trece pistas que profundizan en 

el estilo de rap neosoul característico de esta artista. Amukan, que en mapudungun significa 

“viajar”, transita por distintas temáticas: la identidad en clave mestiza y mapuche (“Mestiza”, 

“Desapego”, “Amukan”, “Recuperar”), la violencia de género (“Dónde están”, “Parto”), las 

desigualdades estructurales (“Resentía”, “Desafío a la gravedad”, “Evolucionar”, 

“Recuperar”) y la corrupción política y su impacto social (“Estaba escrito”).   

La portada de Amukan, de inspiración muralista, es sugerente. Se nos muestra una 

mujer de rasgos y estética indígena que acaricia a un puma en actitud amenazante, como si 

solo ella lo pudiera apaciguar. Esta imagen sugiere una relación profunda entre la figura 

femenina, la naturaleza y una fuerza contenida que puede volverse peligrosa si no es 

comprendida (Figura 1). En la parte superior de la portada aparece el título del álbum, 

acompañado de una media luna, y en la parte inferior se lee el nombre de la intérprete y 

compositora. El fondo evoca un entorno no urbano –posiblemente un bosque o una selva– 

representado con colores intensos, como el violeta, que iluminan una noche estrellada.  

 

 
 

Figura 1: Portada del álbum Amukan de Fátima Rivera (Santiago, autogestión, 2022). 

 

 
5 https://www.youtube.com/watch?v=upczIDl2sok&list=RDupczIDl2sok&start_radio=1 (videoclip de la 

canción “Recuperar”). 

https://www.youtube.com/watch?v=upczIDl2sok&list=RDupczIDl2sok&start_radio=1


Contrapulso (ISSN 2452-5545) 7/2 (2026) 

Mezcla y resistencia en el rap mapuche … 
127 

Ubicada en el noveno lugar del álbum, “Recuperar” se construye musicalmente a 

partir de una estructura que alterna estrofas rapeadas con estribillos cantados, generando un 

contraste expresivo entre ambos tipos de secciones. En las estrofas, esta rapera despliega un 

rap de carácter claro y firme que se articula mediante un estilo silábico que marca con 

precisión cada palabra y sílaba. Además, la voz en esta sección se sitúa en un registro más 

grave en comparación con los momentos cantados melódicamente, lo que acentúa el contraste 

sonoro y emocional. Mientras que, en el estribillo, podemos apreciar una cierta destreza 

vocal, pues la melodía superior (Figura 2), que interpreta Rivera, abarca un registro amplio, 

destacando su fluidez cuando alcanza las notas más agudas de este material musical. También 

resalta en el estribillo una armonización a distancia de tercera a cargo de otra voz femenina 

en el registro de contralto.   

 

 
 
Figura 2: Estribillo de “Recuperar” cantado a dos voces.  

 

La letra de “Recuperar” propone un retorno simbólico a una forma de vida ancestral, 

interpelando críticamente las imposiciones de la modernidad occidental. La primera estrofa 

funciona como una reflexión íntima, en la que la hablante reconoce los efectos del desarraigo 

y la alienación provocados por las lógicas de la razón y la sociedad moderna.  

 
Yo propongo irme al bosque,  

recuperar el norte.  

Indagar los caminos,  

que no incluyan pasaportes.  

Dudar hasta de mi propio raciocinio y moral 

¿Es genuino lo que pienso  

o es mi construcción social? 

La sangre indígena sabe,  

y por eso la quieren aniquilar.  

(versos de la primera estrofa de “Recuperar”). 

 

La segunda estrofa adopta un tono más combativo, en contraste con la introspección 

de la primera. Si allí predominaba la reflexión individual y el anhelo por reconectar con una 

sabiduría ancestral y la naturaleza, en esta nueva sección se formula un llamado colectivo a 

la acción. La letra convoca a la unión como condición fundamental para forjar una 



Contrapulso (ISSN 2452-5545) 7/2 (2026) 

Mezcla y resistencia en el rap mapuche … 
128 

cosmovisión, una comunidad y una sociedad propias, basadas en principios distintos a los 

impuestos por las lógicas imperantes.  

 
Propongo recuperar,  

los espacios prohibidos.  

Centrarnos en aunar las fuerzas,  

junto a los amigos.  

Pero centrar la fuerza,  

en nuestro poder.  

Unirnos en mayoría,  

crear nuestra propia ley  

(versos de la segunda estrofa de “Recuperar”). 

 

En la tercera estrofa, la letra avanza hacia la explicitación del conflicto: se menciona 

abiertamente la necesidad de destruir el sistema impuesto y anuncia la guerra que dicha 

confrontación conllevará. Pero este pasaje no debe entenderse solo como una incitación 

literal a la violencia, sino también como la expresión poética de una ruptura necesaria frente 

a un orden históricamente opresivo, sostenido en la negación de los pueblos originarios y la 

reproducción de desigualdades estructurales. La noción de guerra, en este contexto, se 

inscribe en una tradición de lucha mapuche por la autodeterminación.  

 
Propongo destruir, 

todo lo conocido.  

Para poder sentir, 

lo que estaba escondido.  

Todo el conocimiento, 

que estuvo perdido.  

Yo soy más que ganado,  

invento mi destino.  

Vida en comunidad,  

recuperar la tierra. 

El momento es ahora,  

ya comenzó la guerra  

(versos de la tercera estrofa de “Recuperar”). 

 

“Recuperar” sintetiza parte importante del discurso político de Fátima Rivera. La 

cantante reflexiona de esta manera sobre dicha composición: 

 
Tengo una canción que se llama “Recuperar” […] el coro dice ‘recuperar, recuperar, la 

memoria, recuperar, recuperar, nuestra historia, recuperar, recuperar, el cielo azul y la 

conexión con el espíritu’. Y en esa hablo también de recuperar todo lo que nos han robado, 

porque también es contestatario y de recuperar la tierra, y de recuperar nuestra libertad y 

nuestra autonomía mental, lo más precioso que se supone que tenemos es el pensamiento. 

Entonces hemos permitido que nuestro pensamiento sea encasillado (comunicación personal 

con los autores, 19 de noviembre de 2022). 

 

Asimismo, “Recuperar” cuenta con un videoclip cuya narrativa visual refuerza el 

contenido lírico. Rivera aparece en diversos entornos naturales –un lago, un bosque, zonas 

arbustivas–, desplazándose entre ellos con una actitud contemplativa y sensorial; se la 



Contrapulso (ISSN 2452-5545) 7/2 (2026) 

Mezcla y resistencia en el rap mapuche … 
129 

observa caminando por el bosque, sumergida en el agua o sentada junto a un arbusto. Esta 

relación con la naturaleza encarna el gesto de “recuperar” un vínculo ancestral con la tierra. 

Otro aspecto destacable del videoclip es la variedad de vestimentas que utiliza la rapera: 

ropas de estilo hip-hop (Figura 3) y atuendos más casuales (Figura 4). Esta multiplicidad 

estilística sugiere una fluidez identitaria que trasciende los encasillamientos culturales. En 

lugar de proponer una imagen única y fija, el video construye una identidad compleja y 

abierta a la mezcla. 

 

  
 

Figura 3: Fotograma del videoclip 

“Recuperar”. 

 

Figura 4: Fotograma del videoclip 

“Recuperar”. 

 

Por su parte, MC Millaray ha seguido un camino singular en relación con las formas 

más convencionales de desarrollar una carrera musical. A diferencia de otros artistas que 

estructuran su producción en torno a álbumes, ella ha optado más bien por trabajar a través 

de la publicación de singles. Uno de los más destacados es “Mi ser mapuche”6. Su portada 

posee una alta carga simbólica y cuidado visual (Figura 5). En ella, MC Millaray aparece en 

primer plano, vestida con indumentaria y joyería tradicional mapuche. Con los ojos cerrados, 

su expresión transmite una sensación de introspección o meditación, como si se tratara de 

una conexión profunda con su propia esencia y herencia cultural.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Figura 5: Portada del single “Mi ser mapuche” de MC 

Millaray (Santiago, autogestión, 2022).  

 

 
6 https://www.youtube.com/watch?v=jvMvQPUc2lA&list=RDjvMvQPUc2lA&start_radio=1 (presentación de 

“Mi ser mapuche” en la tercera temporada de Sesiones de Estación). 

https://www.youtube.com/watch?v=jvMvQPUc2lA&list=RDjvMvQPUc2lA&start_radio=1


Contrapulso (ISSN 2452-5545) 7/2 (2026) 

Mezcla y resistencia en el rap mapuche … 
130 

En el videoclip grabado para el canal de YouTube, Sesiones de Estación, MC 

Millaray adopta una estética notablemente distinta respecto a la carátula aludida. En este 

registro audiovisual, su apariencia se alinea con los códigos visuales tradicionales del hip-

hop global: luce una chaqueta de estilo fútbol americano y trenzas de inspiración afro, 

elementos que remiten directamente a la estética afroamericana con la que históricamente se 

ha asociado el rap. Así, al menos desde una perspectiva visual, MC Millaray se proyecta aquí 

como más cercana a la cultura hip-hop que a la mapuche. Pero, tal como ocurre con Rivera 

en el videoclip de “Recuperar”, las diferentes visualidades no revelan contradicciones, sino 

identidades flexibles que priorizan el mensaje por sobre una estética cerrada. El foco está en 

comunicar discursos, afinidades, territorios compartidos y proyectos vitales comunes, más 

que en marcar diferencias individuales. 

 

 
 

Figura 6: Fotograma del videoclip “Mi ser mapuche” en Sesiones de Estación.  

 

En “Mi ser mapuche” la conexión con lo mapuche se establece desde los primeros 

segundos. Antes de que comience la base musical, se escucha el sonido de una trutruka y una 

breve declaración de principios que dice: “Para mis tierras ancestrales, el ser mapuche”. A 

diferencia de otras canciones de rap donde se alternan secciones rapeadas y cantadas, en “Mi 

ser mapuche” predomina exclusivamente el rap como única forma de entonación; por este 

motivo, la canción se desarrolla como un continuo, pues no presenta secciones 

significativamente contrastantes entre sí como suele suceder en aquellas composiciones 

musicales que se adhieren a la forma canción7.  

La interpretación de MC Millaray se caracteriza por un fraseo preciso y enfático, que 

alcanza su punto más alto en la parte final de la canción donde rapea en mapudungun. En ese 

segmento, su voz se eleva notablemente en volumen y se vuelve más intensa, incorporando 

además leves inflexiones melódicas que acentúan el carácter emocional de este cierre.  

Desde lo musical, la base es simple pero efectiva; una línea de bajo eléctrico que 

sostiene la armonía (Figura 7) y un acompañamiento rítmico de percusión que marca el pulso 

con sobriedad. Esta economía de elementos permite que la voz se mantenga al centro de la 

composición, otorgando protagonismo a la palabra como vehículo para desarrollar un 

discurso. 

 

 
7 La forma canción alude a una estructura estándar que desarrolla la música popular urbana basada en una 

introducción, verso o estrofa, estribillo, verso, estribillo, interludio y estribillo.  



Contrapulso (ISSN 2452-5545) 7/2 (2026) 

Mezcla y resistencia en el rap mapuche … 
131 

 
 
Figura 7: Línea de bajo eléctrico en “Mi ser mapuche”. 

 

La letra de “Mi ser mapuche” transita por una senda discursiva afín a la propuesta de 

Rivera en “Recuperar”, ya que combina una reflexión subjetiva con un llamado explícito a 

la acción colectiva. Denuncia las múltiples formas de despojo y violencia –territorial, cultural 

y epistémica– ejercidas por el colonialismo, y reafirma la necesidad de continuar la 

resistencia como una manera de recuperar las tierras arrebatadas que constituyen el hogar 

ancestral de los Mapuche.  

 
Mis tierras ancestrales,  

ya se deben levantar.  

Más de quinientos años,  

sin parar de luchar. 

Y seguimos resistiendo,  

no nos van a derrotar.  

(versos de la primera parte de “Mi ser mapuche”). 

 

Otro eje temático central es la afirmación identitaria, especialmente en lo que respecta 

a las dimensiones simbólicas y materiales del cuerpo. El uso de vestimenta tradicional 

mapuche no solo es una práctica cultural heredada, sino un acto político de visibilidad y 

resistencia. MC Millaray afirma que la lucha no ha terminado, y su cuerpo –vestido, visible, 

joven, femenino, mapuche, urbano– es prueba viviente de esa continuidad histórica y política. 

 
Para que usted me entienda,  

para que usted me comprenda.  

Que no es solo llegar y ponerse una prenda, 

porque todo tiene su significado.  

Ser mapuche corre por mi sangre.  

Y yo me enorgullezco.  

Vamos luchando,  

y exigiendo los derechos.  

(versos de la parte intermedia de “Mi ser mapuche”). 

 

Luego la canción adquiere un tono de denuncia de la violencia y saqueo que han 

padecido históricamente el pueblo Mapuche. Además, se vuelve a hacer hincapié en la 

importancia de perseverar en la lucha para acabar con las injusticias.   

 
Hay niños sufriendo,  

y la demencia no quiere parar.  

Diciendo mentiras,  

nos piensan engañar.  

Hablando de cuidar al pueblo,  

y por la espalda apuñalar.  

Nosotros seguimos resistiendo,  

no nos van a derrotar.  



Contrapulso (ISSN 2452-5545) 7/2 (2026) 

Mezcla y resistencia en el rap mapuche … 
132 

Ellos roban, matan, mienten,  

oprimen a nuestro pueblo.  

Ya van quinientos años,  

y no descansaremos. 

(versos de la parte final de “Mi ser mapuche”). 

 

Como fue mencionado, en la parte final de la canción se rapea en mapudungun. Aquí 

el uso del mapudungun otorga a la performance una carga de autenticidad cultural y una 

resonancia épica que trasciende lo estrictamente verbal.  

 
Yo soy mapuche,  

ando con fuerza.  

Sigamos nuestra lucha, 

sigamos así mismo nuestra vida.  

Los invasores ladrones, 

son mentirosos.  

Por más de quinientos años, 

han mentido.  

Vamos hermanos,  

ustedes tienen fuerza.  

(posible traducción al español de los versos en mapudungun de “Mi ser mapuche”) 

 

En conjunto, tanto “Recuperar” de Fátima Rivera como “Mi ser mapuche” de MC 

Millaray, configuran un diálogo complejo con lo mapuche en múltiples niveles: cultural, 

simbólico, ancestral, lingüístico y discursivo. Ambas canciones articulan estos elementos 

desde una matriz sonora anclada en el rap, un género profundamente ligado a la modernidad, 

la tecnología y los espacios urbanos. Esta especie de tensión –entre lo ancestral/indígena y lo 

contemporáneo/moderno– se expresa como una hibridez productiva que da forma a una 

experiencia situada del ser rapera, mujer y mapuche en el presente. Es precisamente en esa 

intersección donde se cristaliza lo champurria, no como una carencia o impureza, sino como 

una condición vital, histórica y creativa. Lo champurria opera aquí como categoría estética y 

política que permite habitar las contradicciones del mestizaje y el desarraigo sin renunciar a 

la memoria ni a la lucha. En este sentido, ambas canciones reconfiguran el rap como una 

herramienta válida para narrar identidades en movimiento y luchas y territorios en disputa. 

 

Reflexiones finales 

 

Las raperas Fátima Rivera y MC Millaray comparten trayectorias vitales y artísticas 

que permiten trazar conexiones significativas entre sus propuestas. Ambas han coincidido en 

escenarios y encuentros8, configurando una colaboración y reconocimiento mutuo desde 

donde se articula una representación champurria del rap en Chile. Esta representación se 

proyecta como una forma de habitar colectivamente el hip-hop desde el sur global, 

incorporando herencias culturales mapuche y experiencias urbanas contemporáneas. Un hito 

 
8 Otra participación conjunta de gran relevancia entre Fátima Rivera y MC Millaray ocurrió en 2023, cuando 

ambas participaron de la conmemoración de los cincuenta años del hip-hop celebrada en Santiago. Además de 

presentar su música junto a otros destacados exponentes del rap chileno, participaron de un conversatorio donde 

tuvieron la oportunidad de dialogar e intercambiar perspectivas sobre el potencial político del rap, visibilizando 

también el rol de las mujeres en la escena del hip-hop chileno. 



Contrapulso (ISSN 2452-5545) 7/2 (2026) 

Mezcla y resistencia en el rap mapuche … 
133 

simbólico relacionado a esto fue su participación como representantes del Wallmapu –

territorio ancestral del pueblo Mapuche que abarca zonas del sur de Chile y Argentina– en el 

Bronx, barrio fundacional del hip-hop (Figura 8). A pesar de desarrollar estilos musicales y 

estéticas distintas dentro del amplio campo del rap, es posible pensar que ambas artistas 

encarnan y aspiran a una idea de hip-hop champurria, como una práctica que combina 

ancestralidad, reivindicación cultural, sentido de comunidad y crítica estructural a la sociedad 

chilena. En sus canciones, el canto se transforma en experiencia crítica y vehículo de 

memoria y transformación. 

 

 
 
Figura 8: Afiche promocional del evento Liberation Summer. From the Wallmapu to the 
South Bronx. 

 

Es precisamente en esta dimensión donde la concepción de lo champurria cobra pleno 

sentido, al referirse a las mezclas constitutivas que atraviesan las prácticas artísticas de ambas 

raperas. En ambas canciones subyace una crítica implícita al ideario mestizo promovido por 

el Estado de Chile, el cual nunca integró de forma real ni simbólica a los pueblos originarios. 

La colonización interna chilena dejó como herencia un discurso blanqueado y racializado 

que impuso una lógica binaria: se es mapuche o se es chileno, negando así la posibilidad de 

identidades mixtas, mestizas o champurrias. Tanto en las letras como en las performances 

visuales de Fátima Rivera y MC Millaray se visibiliza el deseo de vivir mejor, proponiendo 

una noción de vida basada en el bienestar integral. Si bien estos postulados pueden rastrearse 

en las demandas políticas de los movimientos indígenas y populares latinoamericanos de los 

años setenta y ochenta, hoy en día se expresan con fuerza renovada en los cuerpos y las voces 

de mujeres jóvenes. Estas canciones reactivan el horizonte del buen vivir –en mapudungun, 

küme mongen o küme felen– donde realizan su arte en plena relación con la fuerza de la vida. 

Desde este enfoque, creemos que la identificación champurria expande los márgenes 

establecidos por el Estado de Chile respecto de cómo las personas pueden construir y 

proyectar sus procesos identitarios. Al contradecir el marco estatal que concibe la identidad 

como algo estático, anclado a categorías fijas y desvinculado de las dinámicas sociales, 



Contrapulso (ISSN 2452-5545) 7/2 (2026) 

Mezcla y resistencia en el rap mapuche … 
134 

territoriales y culturales, lo champurria plantea una posibilidad que, si bien ha sido velada o 

deslegitimada, revela el carácter fluido, relacional y situado de las identidades 

contemporáneas. 

Esta forma de identificación promueve una comprensión más profunda de la 

existencia colectiva, al permitir que las personas se reconozcan como sujetos activos en la 

creación de sentidos, prácticas y saberes culturales. Lo champurria se presenta como un 

proyecto vivo y en constante evolución, que no renuncia al origen ni a la memoria, pero que 

se despliega en diálogo con las transformaciones sociales actuales. Más que una vuelta literal 

al pasado prehispánico o precolonial, se trata de una reactivación simbólica y política de ese 

legado en el presente: el hip-hop emerge como una experiencia estética y performativa que 

hace posible articular y visibilizar estas identificaciones dentro del espacio urbano moderno.  

En cuanto a las posibilidades identitarias mapuche, lo champurria contribuye a 

diversificar la imagen de un pueblo históricamente homogeneizado, manteniéndolo vivo, 

abierto al cambio y al mestizaje crítico. De este modo, permite proyectar identificaciones en 

sintonía con las afinidades sociales y afectivas que experimentamos cotidianamente, sin 

necesidad de contradecir los procesos que nos constituyen. Al contrario, abre la posibilidad 

de pensarnos desde relaciones sociales basadas en la simetría, la equidad y el reconocimiento 

mutuo, desafiando activamente el proyecto oligárquico, erudito y jerárquico que intenta 

imponerse sobre las expresiones de la cultura popular gestadas por el propio pueblo. 

 

Bibliografía 

 

Alvarado, Claudio. 2016. “Mapurbekistán: de indios a mapurbes en la capital del reyno. 

Racismo, segregación urbana y agencias mapuche en Santiago de Chile”. Maestría en 

Historia y Memoria, Universidad Nacional de La Plata, La Plata.  

Biagini, Hugo. 2015. Diccionario de pensamiento alternativo: adenda. Buenos Aires: 

Biblos. 

Chang, Jeff. 2014. Generación hip-hop. De la guerra de pandillas y el graffiti al gangsta 

rap. Buenos Aires: Caja Negra. 

Chihuailaf, Elicura. 2015. Recado confidencial a los chilenos. Santiago: LOM.  

Fisher, Karen. 2015. “Positionality, Subjectivity, and Race in Transnational and 

Transcultural Geographical Research” en Gender, Place & Culture, 22/4: 456-473. 

Huaiqui Hernández, Marjorie. 2022. “Leyéndolas y leyéndome: pensando la identidad 

champurria a partir de dos raperas y mi autobiografía. Una continuidad y (des) 

continuidad de la oralidad originaria mapuche en Chile”. Magíster en Estéticas 

Americanas, Pontificia Universidad Católica de Chile, Santiago.  

Hurtado, Sebastián. 2022. “El hip-hop chileno y la cultura mapuche, ¿una intersección 

cultural inesperada?”. Grado de Profesor de Historia, Geografía y Educación Cívica, 

Universidad Metropolitana de Ciencias de la Educación, Santiago. 

Imilan, Walter. 2014. “Experiencia warriache: espacios, performances e identidades 

mapuche” en Poblaciones en movimiento: etnificación de la ciudad, redes e 

integración. Walter Imilan, Alejandro Garcés y Daisy Margarit eds. Santiago: 

Ediciones Universidad Alberto Hurtado: 254-278. 

Katz, Mark. 2012. Groove Music: the Art and Culture of the Hip-hop DJ. New York: Oxford 

University Press. 

Meneses, Lalo. 2014. Reyes de la jungla. Historia visual de Panteras Negras. Santiago: Ocho 

libros. 



Contrapulso (ISSN 2452-5545) 7/2 (2026) 

Mezcla y resistencia en el rap mapuche … 
135 

Milanca, Javier. 2015. Xampurria. Somos el lof de los que no tienen lof. Santiago: Pehuén 

Editores.  

Mitchell, Tony. 2001. Global Noise: Rap and Hip-hop Outside the USA. Middletown: 

Wesleyan University Press. 

Negus, Keith. 2013. Music Genres and Corporate Cultures. London: Routledge. 

Paredes Pinda, Adriana. 2014. Parias zugun. Santiago: LOM.  

Pinto Rodríguez, Jorge. 2020. La Araucanía. Cinco siglos de historia y conflictos no 

resueltos. Santiago: Pehuén Editores, Editorial Universidad Católica de Temuco. 
Rekedal, Jacob. 2014a. “Hip-hop Mapuche on the Araucanian Frontera” en Alter/nativas, 

Latin American Cultural Studies Journal, 2: 1-35. 

____________. 2014b. “El hip-hop mapuche en las fronteras de la expresión y el activismo” 

en Lenguas y Literaturas Indoamericanas, 16: 7-30. 

____________. 2024. “Mapuche Hip-hop in Time, Space and Testimony” en Journal of 

World Popular Music, 11/2: 142-165. 

Rodríguez Vega, Nelson. 2019. “Confrontación en la comunidad Hip-hop chilena por el valor 

de la autenticidad: disputa entre la vieja y nueva escuela durante los 90”. Magíster en 

Artes mención Musicología, Universidad de Chile, Santiago. 

____________. 2025. “Música de la calle, inmigración y género como nodos de la cultura 

musical del hip-hop en Concepción, Chile”. Doctorado en Artes mención Música, 

Pontificia Universidad Católica de Chile, Santiago. 

Segreto, Marcelo. 2017. “A presença da fala na melodia do rap” en Música Popular em 

Revista, 5/1: 7-34. 

Sepúlveda, Daniela. 1998. “De tomas de terreno a campamentos: movimiento social y 

político de los pobladores sin casa, durante las décadas del 60 y 70, en la periferia 

urbana de Santiago de Chile” en Revista Invi, 13/35: 103-15. 

Sosa, María. 2015. “La conquista de la Araucanía: la expansión de la República de Chile 

sobre el Wallmapu” en Revista Sures, 6: 149-162. 

Soto-Silva, Ignacio. 2017. “Música como actividad sociopolítica. Discursos de resistencia en 

la música urbana mapuche williche” en Revista Vórtex, 5/3: 1-19. 

 

Discografía 

Fátima Rivera. 2022. Amukan. Santiago: LP. 

MC Millaray. 2022. “Mi ser mapuche”. Santiago: single.  

 

 


